رَفَعُ عِب (الرَّحِيُّ الْهِجَنِّ يَّ (الْسِلَسُ (النِّرُّ (الِنْوُدَى كِرِسَى

### ما لا يَسَعُ المُسلمَ جَهلُهُ مِن مِن ضروريًات التَّفَكُر

مِن دُرَدِ العَلَّامة الشيخ عبدالرَّحمٰن بن يَحيىٰ المُعَلِّميٰ اليانيٰ المتوفّى سنة ( ١٣٨٦هـ ) رحمهُ اللهُ تعالى

تُقديمُ وتُعليقُ علي بن حَسن بن علي بن عبدالحميد الحلي الأثري رَفْعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجْتَّى يِّ (سِلنَمَ (لَيْبِمُ الْمِفْرُونِ مِسِي

رَفْعُ معبى (لرَّحِمْ فَي الْمُخَرِّي (سيكنم) (البِّرُ) (الِفِرُون مِسِى

ما لا يَسَعُ المُسلمَ جَهلُهُ من ضروريَّات التَّفكُر النَّاشر

دار الصميعي للنشر والتوزيع

هاتف ۲۲۲۹۶۰ ـ ص. ب ٤٩٦٧ الرياض ١١٤١٢

رَفَّحُ معِس الارَّحِمِيُ الْمُعَجِّسَيِّ السِّكنتر) لانتِّرُرُ الْمِنْزِدوكِرِسِي

# ما لا يَسَعُ المُسلَمَ چَهلُهُ مِن ضروريَّات التَّفَكُر

مِن دُرَرِ العَلَّامة الشيخ عبدالرَّحمٰن بن يَحيىٰ المُعَلِّميّ اليانيّ المتوفّى سنة ( ١٣٨٦هـ ) رحمهُ اللهُ نعالى

تَقديمُ وتَعليقُ على بن عبدالحميد على بن حسن بن علي بن عبدالحميد الحليق الأثريّ

دار الصيعي للنشر والتوزيع

# بِسم الله الرَّحمان الرَّحيم

رَفْعُ معبر (لرَّحِلُ (الْهُجُّنِّ يُّ (سِلْمَ) (البِّرُ (الِفِرُوفِ مِسِ

#### رَفْعُ مجس (لاَرَجِي (اللِجَّنِي رُسِكنر) (البِّرُ) (اِلِفِرُووكرِسِي

#### تَقديمٌ

إنَّ الحمدَ للَّه نَحمَدُهُ، ونَستعينُهُ، ونَستَغفُرُهُ، ونَستَغفرُهُ، ونَستَغفرُهُ، ونَعوذُ باللَّهِ مِن شرورِ أنفُسنا، ومِن سيِّئاتِ أعالنا، مَن يَهدِهِ اللَّهُ فَلا مُضلَّ لهُ، ومَن يُضلِل فَلا هاديَ لهُ. وأشهَدُ أنْ لا إلهَ إلاّ الله وحدَهُ لا شريكَ لهُ. وأشهَدُ أنْ لا إلهَ إلاّ الله وحدَهُ لا شريكَ لهُ. وأشهَدُ أنَّ محمَّداً عبدُهُ ورسولهُ.

أمَّا بَعد :

فَإِنَّ فِتَنَ الحياةِ التي يتخبَّطُ في ظُلُماتها المسلمونَ في هذا العَصر، جَعَلتهُم - إلّا مَن رَحِمَ اللَّهُ - يَنسَونَ حقائقَ أساسيَّةً يَجبُ أن يَضعوها نُصْبَ أعينهم، ويَنبَغي أن يُضعوها نُصْبَ أعينهم، ويَنبَغي أن يُقدِّموها في تَفكيرهم وتفكُّرهم .

وهذه الحقائقُ - في مُجمَلها - مُقوِّماتُ للشخصيَّةِ المُسلمَة، وقواعدُ تَنضبطُ بها حياتهُم، وتَنطلقُ منها تصوُّراتُهم .

وَضِمنَ تلكَ القواعِدِ والضَوابطِ، أُصولٌ كُلِّيَةٌ عامَّةٌ مُهمَّةٌ، منها:

الحقُّ؛ وأهميَّتهُ بالنِّسبَةِ للإنسانِ المسلم، وكيفَ هو تابعُ لهُ، مُنصاعٌ إليهِ .

الهَوى؛ وحقيقة الصِّراع الدَّائرِ بينَ المؤمنِ وشيطانهِ، وأنَّ المُستِيِّرَ لهُ في كثيرٍ من الأحيان هو الهَوى!

الطَّاعَةُ؛ وأنَّها نورُ المؤمن الذي لا يُبدِلهُ بالمَعصيَةِ وظلامها وذُلِّها .

رِضُوانُ اللَّه؛ وهو الهَدَفُ الأسمى الذي يَسعى إليهِ المسلمُ الحَقُّ طيلَةَ حياتهِ وإلى مماتهِ .

ماضي النَّشأة؛ وأثرُهُ في استجابَةِ العَبدِ الربَّاني لِما

يُدعى إليهِ من حقٌّ واضح صريح .

... وغيرُ هذا وذاكَ مِن مَسائلَ مهمَّات، وقضايا أساسيَّةٍ بيِّنات، مَن لَم يُحكِم نَفِستهُ مِن خلالها جَمَحَت بهِ، وجَنَحَت !

مِن ذلك - مثلًا - ما يفعلهُ ( البَعضُ ) مِن رَفضٍ لِحِقِّ يُنصَحُونَ بِهِ لَمُجَرَّد أَنَّ فيهِ مساساً - ولو مِن بُعدٍ - لَمَن هُو مُقدَّمٌ في عقولهم ! لَمَن هُو مُقدَّمٌ في عقولهم ! ويَعقُبُ ذلك أحوالُ لا إيانيَّةٌ ، يَنفُرُ مِن هَولِها ذَوو القلوب المُطمئنَّة !

فالواجِبُ ألا يَستَوجِشَ المسلمُ الحقُّ مِن أيِّ ( نَقدٍ ) - بحقِّ - يسمعهُ ، أو يقرؤهُ ، سواءٌ أكانَ مُوجَّها إليهِ ، أو إلى ( شيخِهِ ) أو مَن يُعظِّمهُ ضِمنَ إطار وحدةِ المنهَج ، وصفاءِ الاعتقادِ .

فلعلَّ في ذلك ( النَّقد ) خَيراً لم يُتَبَيَّنْ في ( الحال )، وإنَّما ستيَظهَرُ - بَعدُ - في المآل !

وَرَحِمَ اللَّهِ مَن قال : لعلَّ ( نَقَدَكَ ) محمودٌ عواقبهُ

وربَّما صحَّت الأجسامُ بالعِلَلِ
... وهذا المنهجُ الحقُّ في قَبولِ النَّقدِ والاستجابةِ
إليهِ، غائبٌ عن كثيرٍ مِن أفرادِ الأُمَّةِ، أو الجاعات
الإسلاميَّة :

أمَّا « الجهاعاتُ الإسلاميَّة : فقَد تَعتبِرُ مَن يَنتَقدونَها هم أعداءً لها، بل ربَّما تعتبرهم – أحياناً – أعداءً للإسلام ذاتهِ .

أمَّا الأَفَرادُ : فغالبُنا يعتَبِرُ أَنَّ مَن يَنتَقَدُهُ، أَو يُصِحِّحُ خَطأً وَقَعَ فيه : أَنَّهُ يعتبرهُ عَدوًا لهُ، أو حاقداً عليه »(١)

... وهذا التَّصوُّر - بصورَتَيهِ - دليلٌ ظاهرٌ على أنَّ

<sup>(</sup>١) مِن كلامِ الأخِ الشيخ سَلَمَان العودَة في محاضرتهِ النَّافعَة « لماذا نخافُ مِن النَّقد » .

أبجديًّات التَّعامُل الحقِّ بينَ المسلمين لَم تَستَوِ بَعدُ على ساقها، فحقُّ عليهم أَن يَرتَفعوا بعقولهم وأَفكارهم إلى المستوى الواجب وجودُهُ بينهم .

ومِن ذلك - أيضاً - ما يفعلهُ ( بَعضٌ آخَوُ ) مِن طَعنٍ بالآخرين وتَجريح، وَلو بالكذِبِ الصَّريح، والقَولِ القبيح؛ طَلَباً لِعُلُوِّ فِي الأرض، ورفعَةٍ في الحياةِ الدُّنيا! فعجَباً لأُولاء؛ هَل تصوَّروا أَنَّ ذاكَ العُلوَّ، وهاتيكَ الرِّفعَةَ لا تكونُ إلاّ على مُحطامِ الآخرين مِن المؤمنين الصَّادقين! أَفلا يعلمونَ أَنَّ رَبَّكَ بِهِم عليم؟!

#### وليسَ مِنَ الإنصافِ أن يَدفَعَ الفَتى

يَدَ النَّقصِ عَنهُ بانتِقاصِ الأَفاضلِ أَلَم يَأْنِ لَهُم أَن يَعيشوا حياةً واقعيَّةً مع قولِ ربِّهم جلَّ شأنهُ : ﴿ إِنَّ رَبِّكَ لَبِالمِرصاد ﴾ ؟!

أَلَم يَأْنِ لَهُم أَن يُلقوا بسهامهم المُكسَّرَة، وبشبهاتهم المُتهاويَة أمامَ قولِ اللَّهِ عزَّ وجلَّ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ

يُدافعُ عن الَّذينَ آمَنوا ﴾ ؟!

... لو تفكَّرَ هؤلاءِ وأولئكَ بضروريَّات التَّفكُّر الواجبِ تَقديمها: لَسَهُلَ عليهم الانقيادُ إلى الحقِّ، وهانَ عليهم الرُّجوعُ عن الباطل.

... وهذه الرِّسالةُ – أخي المسلم – تُذكِّرُكَ بها لا يجوزُ أن تنساهُ ...

... تُذَكِّرُكَ بِعَشْرةِ أَصُولٍ تُبنى عليها شخصيَّتُكَ الإسلاميَّة ...

... تُذَكِّرُكَ بها لا يَستَعُك جَهلهُ ...

... تُخاطبُ قلبَكَ ووجدانَكَ ... لأَنَّها كلماتُ صادرةً – إن شاءَ اللَّه – مِن قلبٍ مبنيٍّ على صحَّةِ الاعتقاد، وسلامَةِ التَّصوُّر ..

وأصلُ هذه الرِّسالة - أخي القارىء - فَصلٌ بديعٌ، دَبَّجَتهُ يَراعُ إمامٍ ربَّانيٌّ، وعالم ضليع - ألا وهوَ العلاَّمةُ الشيخ، ذَهبيُّ العَصر، الإمامُ النَّقَّادُ عبدالرَّحمان

ابن يَحيى المُعلِّمي الياني، رحمه الله تعالى رحمَةً واسعَةً - في كتابهِ النَّافِعِ الماتعِ « القائد إلى تَصحيحِ العقائد » (١).

فلمَّا رأيتهُ فصلًا علميًّا نافعاً، وبينَ طيَّاتِ هذا الكتابِ منسيًّا ضائعاً؛ أحبَبتُ إفرادَهُ بالنَّشر، تَعمياً للفائدَةِ، وتَوسيعاً لدائرَةِ العلم .

وَقَد ضَبَطْتُ نصَّ هذَا الكلامِ، وعَلَّقتُ عليهِ، وكتبتُ لهُ عناوينَ فرعيَّةً، لتَسهيل الوصول إلى فوائدهِ؛ فإن أصبَتَ فيما فعلتُ فَمِن تَوفيقِ اللَّهِ جلَّ وَعَلا، وإن أخطأتُ فإنِّى أستَغفرُ اللَّهَ سبحانهُ وأتوبُ إليهِ .

وآخِرُ دَعوانا أن الحَمدُ للَّهِ رَبِّ العالمين . وكتب : أبو الحارث الحلبيُّ الأثريُّ الزَّرقاء – السَّبت ١٦/صَفَر/ ١٤١٣هـ

<sup>(</sup>١) وهو مطبوعٌ ضمنَ المجلَّد الثَّاني من كتابهِ « التَّنكيل بها في تأنيب الكَوثريِّ مِنَ الأباطيل » .

رَفْعُ بعبر (لرَّعِلِيُّ (الْبَخِّرِيُّ (سِلنم (لاَيْرُ) (الِفِرُوفِيِّيِ

## رَفَعُ معبى (لاَرَّحِمْ) (اللهِّنَّ يِّ (سِلِنَهُ) (اِنْفِرُهُ وَكُسِسَ

# نُبذَةً عَن حياةِ المُصنّف

- هو عبدالرَّحمان بن يحيى بن على المُعلِّمي (١) الله المُعلِّمي (١)
   الياني .
- وُلدَ في أوَّلِ سنة (١٣١٣هـ) بقرية المحاقرة من
   ناحية عُتمة في اليمن .
- نشأ نشأة دينيَّة علميَّة، تعلَّمَ فيها القرآن
   والحساب، واللُّغَة التُّركيَّة .
- سَافَرَ سنة (١٤٣١) إلى الهند، وعملَ في دائرة المعارف العثمانيَّة بحيدَر أباد مُصحِّحاً ومُنقِّحاً لكتُب الحديث والتَّاريخ .

<sup>(</sup>١) نسبة إلى بني المعلِّم مِن بلادِ عُتمَة بالبمن .

- ثمَّ عادَ سنة (١٣٧١هـ) إلى مكَّة؛ حيث عُيِّنَ أميناً لمكتبة الحَرَم المكِّي .
  - لهُ كتبٌ علميَّةٌ نافعَةٌ، منها:

١ - « التَّنكيل بها في تأنيب الكوثري من الأباطيل »، مجلَّدان .

٢ - « الأنوار الكاشفة بها في كتاب ( أضواء على السُّنَة ) مِن الزَّلل والتَّضليل والمُجازفَة » .

٣ - تحقيق « تذكرة الحُقّاظ » للذَّهيى .

٤ - تحقيق « الفوائد المجموعة » للشوكاني .

تحقیق « مُوْضِح أوهام الجمع والتَّفریق »
 للخطیب البغدادی .

... وغيرها كثير .

ولهُ كتبٌ أيضاً لم تُطبَع .

• تُوفِّي سنة (١٣٨٦هـ) رحمه اللَّه (١).

<sup>(</sup>١) «الأعلام» للزركلي (٣٤٢/٣)، ومقدِّمَة «التَّنكيل»(١١-١٤)

#### رَفْعُ معب (لارَّحِی (النَّجَنِّ يُّ (سِکنتر) (النِّرْرُ) (اِنْوَدِی کِسِی

# ما لا يَسَعُ المُسلمَ جَهلُهُ

[ إِنَّ الحَمدَ للَّه نحمَدُهُ ونَستَعينُه ونَستَغفرُه، ونَعوذُ اللَّهُ بِاللَّهِ مِن شرورِ أَنفُسنا ومِن سيِّئاتِ أعمالنا، مَن يَهْدِهِ اللَّهُ فَلا مُضلَّ لهُ، ومَن يُضلِل فَلا هادي لهُ .

وأشهَدُ أَن لا إِلٰهَ إِلاّ اللَّه وَحدَهُ لا شريكَ لهُ . وأشهَدُ أَنَّ محمَّداً عَدُهُ ورَسولُهُ .

أمًّا تعدُ :

فَإِنَّ ] ('' هذه أُمورٌ يَنبَغي للإنسانِ أَن يُقَدِّمَ التَّفكُرَ فيها ويَجعَلها نُصنبَ عَينَيهِ :

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين زيادةً على « الأصل » .

# رَفْحُ معِيں ((لرَّحِمُ بِيُ ((لِنَجَّنِيِّ (سِكِنَتِ) (النِّيرُ) (الِفروف مِسِس

# شرَفُ الحَقِّ

١ - يُفكّر في شرَفِ الحقّ وَضَعَةِ (١ الباطل، وذلك بأنْ يفكّر في عَظَمَةِ اللّهِ عَزَّ وجَلَّ، وأنَّهُ ربُّ العالمين، وأنَّهُ سبحانهُ يُحبُّ الحقَّ، ويكرَهُ الباطل، وأنَّ منِ اتَّبعَ الحقَّ استحسنَ رِضوانَ اللّهِ ربِّ العالمين، فكانَ سبحانهُ وليَّهُ في الدُّنيا والآخرة؛ بأن يختارَ لهُ كلَّ ما يعلَمُهُ خَيراً لهُ، وأفضلَ، وأنفَعَ، وأكمَلَ، وأشرَفَ، وأرفَعَ ، حتى يتَوقَّاهُ راضياً مَرضيًاً، فيرفعَهُ إليهِ ويقرِّبهُ لديه، ويُحلَّه في جوارهِ مُكرَّماً مُنعَماً في النَّعيمِ المُقيم، والشرَفِ الخالدِ، الذي لا تَبلغُ الأوهامُ عَظَمَتَهُ، وأنَّ مَن واللهُ مَن والشرَفِ الخالدِ، الذي لا تَبلغُ الأوهامُ عَظَمَتَهُ، وأنَّ مَن

<sup>(</sup>١) خسَّتهِ، وذُلِّه .

أَخلَدَ إلى الباطلِ استحقَّ سخط ربِّ العالمين وغَضبَهُ وعقابَهُ، فإن آتاهُ شيئاً مِن نَعيمِ الدُّنيا فإنَّما ذلك لهوانهِ عليهِ، ليَزيدهُ بُعداً عنهُ، وليضاعفَ لهُ عَذابَ الآخرَةِ الأليمَ الخالدَ الذي لا تبلغُ الأوهامُ شدَّتَهُ.

00000

#### رَفعَ جس (الرَّيمِيُ (الْهُجَّنِّيِّ (سِيكنسَ (البَّيْرُ) (الِفِرُوفُ مِسِسَ

# رِضُوانُ رَبِّ العالمين

٢ - يُفكُّر في نسبَةِ نَعيم الدُّنيا إلى رضوانِ ربِّ العالمين ونَعيم الآخرَةِ، ونسبَةِ بؤس الدُّنيا إلى سَخَطِ ربِّ العالمين وعذابِ الآخِرَةِ، ويتدبَّر قولَ اللَّه عَزَّ وجَلَّ : ﴿ وَقَالُوا لَولًا نُزِّلَ هَذَا القُرآنُ عَلَى رَجُلُ مَنَ القَريَتَينَ عَظيم ۞ أَهُم يَقسِمونَ رَحمَةً ربِّكَ نحنُ قَسَمنا بيَنهُم مَعيشتَهُم في الحياةِ الدُّنيا ورَفَعْنا بَعضَهُم فَوقَ بَعض دَرجاتٍ ليَتَّخذَ بَعضُهم بَعضاً سُخريًّا ورحمةُ ربِّكَ خَيرٌ مَّمَا يجمَعون ۞ وَلُولًا أَن يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحَدَةً لَجَعَلْنَا لمَن يَكَفُرُ بِالرَّحِمْنِ لبيوتهِم سُقُفاً مِن فضَيَّةٍ ومَعارِجَ عليها يَظهرون ۞ ولبيوتهم أبواباً وسُرُراً عليها يَتَّكنون ۞

وِزُخرِفاً وإِنْ كُلُّ ذلك لمَّا مَتاعُ الحِياةِ الدُّنيا والآخرَةُ عندَ رَبِّكَ للمُتَّقين ﴾ [الزخرف: ٣١–٣٥] .

ويُفهم من ذلكَ أنَّهُ لولا أن يكونَ النَّاسُ أُمَّةً واحدَةً لابتَلَى اللَّهُ المؤمنين بما لم تَجْرِ بهِ العادَةُ من شدَّةِ الفَقرِ والضُّرِّ والحَوفِ والحزنِ وغيرِ ذلك، وحسبُكَ أنَّ اللَّهَ عزَّ وجلَّ ابتَلَى أنبياءَهُ وأصفياءَهُ بأنواع البلاءِ .

وفي « الصَّحيحين » (() مِن حديثِ كَعبِ بن مالكِ قال : قال رَسولُ اللَّه عَلِيْكُهُ : « مَثلُ المؤمنِ كَمَثلِ الخامَةِ مَنَ الزَّرعِ تُفيثُها الرِّيامُ ؛ تَصرعُها مرَّةً ، وتَعدِلها أُخرى ، حتى يأتي أجلُهُ ، ومثلُ المنافقِ كَمَثلِ الأَرْزَةِ المُجْذِيَةِ التي لا يُصيبُها شيءٌ حتى يكونَ انجعافُها مرَّةً واحدةً ».

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱/۱۰)، ومسلم (۲۸۱۰) .

وقولُه : « الخامة » : هي الغضَّة الرَّطبةِ اللَّيِّنة .

و « المُجْدِيَة » : هي الثَّابتة .

و « الانجعاف » : هو الانقلاع .

وفي « الصَّحيحين » (١) أيضاً نحوهُ من حديثِ أبي هُريرَة .

ومعنى الحديث – واللَّهُ أعلمُ – أنَّ هذا مِن شأْنِ المؤمنِ والمنافقِ، فلا يَلزمُ منهُ أنَّ كلَّ منافقٍ تكونُ تلكَ حالَهُ؛ لا يَنالُهُ ضررٌ ولا مُصيبَةٌ إلاّ القاضيَةُ .

والمقصودُ من الحديثِ تهذيبُ المسلمين؛ فيأنسُ المؤمنُ بالمتاعبِ والمصائبِ، ويتلقّاها بالرِّضا والصَّبرِ والاحتسابِ، راجياً أن تكونَ خيراً لهُ عند ربِّهِ عَزَّ وجلَّ، ولا يتمنَّى خالصاً من قلبهِ النِّعَمَ ولا يحسنُدُ أهلها، ولا يسكنُ إلى السَّلامَةِ والنِّعمِ ولا يَركنُ إليها، بل يتلقّاها بخوفٍ وحَذَرٍ، وخشيةَ أن تكونَ إنَّما هُيِّئَت لهُ لاختلالِ بخوفٍ وحَذَرٍ، وخشيةَ أن تكونَ إنَّما هُيِّئَت لهُ لاختلالِ إيانهِ، فَتَرغَبُ نَفسهُ إلى تصريفها في سبيلِ اللَّهِ عَزَّ وجلَّ، اللهِ عُزَّ وجلَّ، فلا يُخلِدُ إلى الرَّاحَةِ ولا يَبخَلُ، ولا يُعجَبُ بها أوتيهِ ولا يَستكبُرُ ولا يغترُ .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۹۳/۱۰)، ومسلم (۲۸۰۹) .

ولم ينعرَّض الحَديثُ لحالِ الكافرِ لأنَّ المُحجَّةَ عليهِ واضحةٌ على كلِّ حالٍ .

وأخرَجَ النِّرمذيُّ (() وغيرُه من حديثِ سَعدِ بن أبي وقَاص قال : سُئلَ النَّبيُّ عَلَيْكُمْ : أَيُّ النَّاسِ أَشدُّ بلاءً ؟ قال : « الأنبياء ثمَّ الأمثلُ فالأمثلُ، يُبتَلَى الرَّجلُ على حَسَبِ دينهِ ، فإن كانَ في دينهِ صَلباً اشتدَّ بلاؤُهُ ، وإن كانَ في دينهِ صَلباً اشتدَّ بلاؤُهُ ، وإن

قال التِّرمذيُّ : حَسَنٌ صحيحٌ .

وقَد ابتَلي اللَّهُ تعالى أَيُّوبَ بها هو مَشهورٌ (٢).

<sup>(</sup>۱) (برقم : ۲۳۹۸) .

ورواه أحمد (١٨٥/١)، وابن ماجه (٤٠٢٣)، والدَّارمي (٣٢٠/٢)، وابن حبَّان (٢٩٠١)، والبَغوي (١٤٣٤)، والحاكم (٤١/١)، والبيهتي (٣٧٢/٣) بسند حَسن .

<sup>(</sup>٢) في قصَّة طويلة رواها أبو يَعلَّى (٣٦١٧)، والحاكم (٨١/٢٥ و ٨٨٥)، وابن حبَّان (٢٨٩٩)، وابن جرير في « تفسيره »(٢٦٧/٢٣)، والبزَّار (٢٣٥٧)، وأبو نعيم في « الحلية »(٣٧٤/٣) من طُرق عن =

وابتلى يَعقوبَ بفَقْدِ ولَدَيهِ، وشدَّدَ أثَرَ ذلك على قلبهِ، فكانَ كما قصّهُ اللَّهُ عزَّ وجَلَّ في كتابهِ : ﴿ وتَوَلَّى عنهُم وقالَ يا أستفَى على يوسُفَ وابيَضَّت عَيناهُ منَ المُحزنِ فَهوَ كَظيمٌ ﴾ [يوسف: ٨٤] .

وابتلى محمَّداً عَلِيْكُ بِهَا تَرَاهُ فِي أُوائلِ السِّيرَةِ ''، فَكُلَّفُهُ أَنْ يَدعو قَومَهُ إلى تَركِ ما نشؤوا عليهِ تبعاً لآبائهم من الشركِ والضَّلالِ، ويصارِحَهم بذلك سرَّا وجِهاراً،

ابن وَهب، عن نافع بن يزيد، عن عقيل بن خالد، عن ابن شهاب،
 عن أنس مرفوعاً .

وهذا إسنادٌ جيِّدٌ .

وقال الهيثمي في « المجمع »(٢٠٨/٨) : « ورجاله رجال الضحيح » .

وقارن بِـ : « البداية والنّهاية »(٢٠٨/١) لابن كثير، و « المطالب العالية » (٣٤٦٠) لابن حَجَر .

<sup>(</sup>١) انظر « دلائل النُّبَوَّة » (١٨١/٢) للبيهتي، و « البداية والنِّهاية » (٣/٥٤-٤٩) لابن كثير .

ليلاً ونَهاراً، ويَدورَ عليهم في نواديهم ومجتمعاتهم وقراهم، فاستمرً على ذلك نحو ثلاث عشرة سنة، وهم يُؤذونهُ أشدً الأذى، مع أنّه كانَ قَد عاش قبل ذلكَ أربعينَ سنةً أو فَوقها ولا يُعرفُ أن يُؤذى، إذ كانَ من قبيلةٍ شريفةٍ محتَرمةٍ مُوقّرةٍ، في بيتٍ شريفٍ محتَرمٍ مُوقّرٍ، في بيتٍ شريفٍ محتَرمٍ مُوقّرٍ، ونشأ على أخلاقٍ احتَرمَهُ لأجلها النّاسُ ووَقروهُ، ثمّ كانَ مع ذلك على غاية الحياءِ والغيرةِ وعزّةِ النّفس.

ومَن كَانَت هذه حَالَهُ يَشْتَدُّ عَلِيهِ غَايَةَ الشَّدَّةِ أَن يُؤذى، ويشقُّ عليهِ غَايَةَ المشقَّةِ الإقدامُ على مَا يُعرِّضُهُ لأن يؤذى، ويتأكَّدُ ذلك في جنس ذلكَ الإيذاء :

.. هذا يسخرُ منهُ، وهذا يسبُّهُ، وهذا يبصُقُ في وَجِهِهِ – بأبي هو وأُمِّي – .

.. وهذا يحاولُ أن يَضَعَ رجلَيهِ على عُنقهِ إذا

سجَدَ لربِّهِ .

.. وهذا يضعُ سَلَى<sup>(۱)</sup> الجَزُورِ على ظَهرهِ وهو ساجدٌ .

.. وهذا يأخذُ بمجامع ثوبهِ ويخنقه .

.. وهذا ينخسُ داتِّتهُ َحتى تُلقيَه (٢).

.. وهذا عمُّهُ يَتبعهُ أنَّى ذَهَب بؤذيهِ ويحذِّرُ النَّاسَ

منهُ ويَقول : إنَّهُ كذَّابٌ، وإنَّهُ مجنونٌ .

.. وهؤلاء يُغْرُونَ به السُّفهاءَ، فيرجمونهُ حتى تسيلَ رجلاهُ دماً .

.. وهؤلاء يَخْصُرُونَهُ وعشيرتَهُ مَدَّةً طويلَةً في شِعبٍ

ليَموتوا جوعاً .

<sup>(</sup>١) هي الأحشاءُ .

<sup>(</sup>٢) علَّق هذه القصَّة أبو نُعيم في « دلائل النُّبوَّة »(رقم: ٢١٥) .

وقال الحافظ في ﴿ الإصابة ﴿(٢٧/١٣) :

<sup>«</sup> وهذا مع انقطاعه ضعيفٌ » .

قلتُ : بل الكلبيُّ متروكٌ، فهو ضعيفٌ جدًّا .

وانظر « البداية والنِّهاية »(١٤١/٣) .

.. وهؤلاءِ يُعذِّبونَ مَن اتَّبعهُ بأنواعِ العذابِ : فمنهم مَن يُضجِعونهُ على الرَّملِ في شدَّةِ الرَّمضاء ويمنعونهُ الماءَ .

ومنهم من ألقوهُ على النَّارِ حتى ما أطفأها إلاّ وَدَكُ (١) ظَهرهِ، ومنهم امرأةٌ عذَّبوها لترجعَ عن دينها فلمَّا يَئسوا منها طعنها أحدهم بالحربةِ في فرجها فقتلها (٢). . كلُّ ذلك لا لشيءٍ إلاّ أنَّهُ يدعوهم إلى أن

« مَن تدبَّرَ هذه الحالَ : عَلِمَ أَنَّهَا مِن أَعظَم البراهين على صدقِ عَمد عَلِيْكِ في دعوى النُّبُوّة؛ فَإِنَّ العَادَةَ تُحيلُ أَن يُقَدِمَ مثلُه في أخلاقِهِ، وَقيمَا عاشَ عليه أربعينَ سَنةً لما يُعرِّضهُ لذاك الإيذاء، ثم يصبر عليه سنين كثيرةً، وله عنهُ مَندوحةً .

ولهذا كان العارفونَ به مِن قَومهِ لا يَنسبونَهُ إِلَى الكذب، وإنَّمَا يقولون : مسحور ! مَجْنُونُ ! قال الله تعالى : ﴿ فَإِنَّهُم لا يُكذَّبُونَكَ ولكنَّ الظَّالَمِينَ بَآيَاتِ اللَّهِ يَجَحَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٣٣] .

<sup>(</sup>١) الوَدَكُ : هو دَسمُ اللَّحم وَالشَّحم .

<sup>(</sup>٢) قال المؤلِّف تعليقاً:

يُخرِجَهم مِن الظَّلماتِ إلى النَّور، ومِنَ الفسادِ إلى الصَّلاحِ، ومِن عذابهِ الصَّلاحِ، ومِن ستخطِ اللَّهِ إلى رضوانهِ، ومِن عذابهِ الخالد إلى نَعيمهِ الدَّائم، ولم يَلتفتوا إلى ذلكَ مع وضوحِ الحجّةِ، وإنَّما كانَ هُمهُم أَنَّهُ يَدعوهم إلى خلافِ هواهُم !!

ومِن وجهِ آخَرَ : ابتَلَى اللَّهُ عَزَّ وجَلَّ نبيَّهُ عَلَيْكِهِ بأن قَبَضَ أبويهِ صغيراً، ثمَّ جدَّهُ، ثمَّ عمَّهُ الذي كانَ يُحامي عنهُ، ثمَّ امرأتَهُ الني كانَت تُؤنسُهُ، وتُخفِّف عنه، ثمَّ لم يَزَل البلاءُ يتعاهدهُ عَلَيْكِمْ .

وتَفصيلُ ذلك يطول؛ وهذا وهو سيِّدُ وَلدِ آدمَ، وأحبُّهُم إلى اللَّه عَزَّ وجَلَّ .

فتدبَّرُ هذا كلَّهُ لتعلمَ حقَّ العلمِ أنَّ ما نتنافسُ فيهِ ونتهالكُ عليهِ منَ نَعيمِ الدُّنيا وجاهِها ليسَ هو بشيءٍ في جانبِ رِضوانِ اللَّهِ عَزَّ وجلَّ والنَّعيمِ الدَّائمِ في جوارهِ، وأنَّ ما نَفِرُ منهُ مِن بؤسِ الدُّنيا ومكارِهها ليسَ هو بشيءٍ في جانبِ سَخَطِ اللَّه عَزَّ وجَلَّ وغضبهِ والخلودِ في عذابِ جهنَّم .

وفي « الصّحيح » (١) من حديثِ أنسٍ قال : قال رَسولُ اللّه صَالِقَهِ :

« يُؤتى بأنعَمِ أهلِ الدُّنيا مِن أهلِ النَّارِ يومَ القيامَةِ ، فيُصبَغُ في النَّارِ صبغةً ، ثمَّ يُقال له : يا ابنَ آدَم هَل رأيتَ خيراً قَطّ ؟ هَل مرَّ بكَ نَعيمٌ قَطّ ؟ فيقولُ : لا واللَّهِ يا ربِّ .

ويُؤتى بأشدِّ النَّاسِ بؤساً في الدُّنيا من أهلِ الجَّنَةِ، فيُصبَغُ صبغةً في الجُنَّةِ، فيُقالُ له : يا ابنَ آدَمَ هَل رأيتَ بؤساً قَطَّ ؟ وهَل مرَّ بكَ شدَّةٌ قَطَّ ؟ فيقولُ : لا واللَّهِ يا ربِّ، ما مرَّ بي بُؤسٌ قَطَّ، ولا رأيتُ شدَّةً قَطُّ » .

۱) رواه مسلم (۲۸۰۷) .

رَفْعُ عِيں (لارَجِي اللِّخِيْرِيِّ (لِسِكِنِينَ (لِإِنْ وَكَرِيسَ (لَسِكِنِينَ (لِإِنْ وَكَرِيسَ

# بينَ الطَّاعَةِ والمَعصيةِ

٣ - يُفكّر في حالهِ بالنّظرِ إلى أعمالهِ من الطّاعَةِ
 والمعصيةِ :

فأمّا المؤمن؛ فإنّه يأتي الطّاعة راغباً نَشيطاً لا يُريدُ اللّه وجه اللّه عزَّ وجلَّ والدَّارَ الآخرة، فإن عَرَضَت لهُ رَغبة في الدُّنيا، فإلى الله تعالى فيها يَرجو معونته على السّعي للآخرة، فإن كانَ ولا بدَّ؛ ففيها يغلبُ على السّعي للآخرة، وهو على كلِّ على ظنّه أنّه لا يُثبّطهُ عن السّعي للآخرة، وهو على كلِّ حالٍ مُتوكِّلُ على اللّهِ، راغبُ إليهِ سبحانه أن يختارَ لهُ ما هو خيرُ وأنفَعُ، ثمّ يُباشر الطّاعة خاشعاً خاضعاً، هو خيرُ وأنفَعُ، ثمّ يُباشر الطّاعة خاشعاً خاضعاً، مُستحضراً أنَّ اللَّه عزَّ وجلَّ، يراهُ ويَرى ما في نَفسهِ،

ويأتي بها(١) على الوجهِ الذي شرعَهُ اللَّهُ عزَّ وجلُّ وهو مع ذلك كما قال تعالى : ﴿ يُؤتُونَ مَا آتُوا وَقُلُوبُهُم وَجِلَةٌ أَنَّهُم إلى ربِّهم راجعون ﴾ [المؤمنون: ٦٠]، فهو يخافُ ويخشى('' أن لا تكونَ نيَّتهُ خالصَةً، وذلكَ أنَّ النيَّةَ الصَّالحَةَ قَد تكونُ من قويِّ الإيان، وقَد تكونُ من ضعيفهِ الذي إنَّما يُطيعُ احتياطاً، وقَد لا تكونُ خالصةً؛ بل يُمازِجُها رغبةٌ في ثواب الدُّنيا لأجل الدُّنيا، أو رغبَةٌ في الآثارِ الطَّبيعيَّة؛ كَكسر الشهورةِ حيثُ لا يُشرعُ، وكتقويَةِ النَّفس؛ كالذي يَصومُ وَيقومُ ليكونَ من أهل الكشفِ (٣) ؛ فيطَّلعَ على العجائبِ والمغيَّباتِ؛ فليتَذُّ بذلك

<sup>(</sup>١) أي : الطَّاعة .

<sup>(</sup>٢) انظر ما سيأتي تعليقاً (ص: ٣٤) .

<sup>(</sup>٣) قال شيخنا الألباني - حفظه الله - تعليقاً:

<sup>«</sup> ومع كُونِ هذه الطَّريقة غيرَ مشروعةٍ، فهي من المستحيلِ أن توصيلَ إلى الاطِّلاعِ على المغيَّبات بعد خَتمِ الرِّسالة بالنَّبيِّ عَيْلِيَّةٍ، ونُزولِ قولهِ تعالى : ﴿ عَالِمُ الغَيبِ فَلا يُظهِرُ عَلَى غَيبِهِ أَحَداً إِلَّا مَن ارتَضَى =

ويَعظُمَ جَاهُهُ بِينَ النَّاسِ، وكذلك يتعبَّدُ ليحصُلُ لهُ الكشفُ فيَصفوَ إيانهُ (!) ويَستريخ من الوَسوَسةِ ومدافَعةِ الشبهات !

فَإِنَّ هَذَهُ الطَّرِيقَةَ غِيرُ مشروعةٍ، ومِن شأنها أَن تَجُرَّ إِلَى تَعَاطِي الْأُسبابِ الطَّبِيعيَّة لتَقويةِ النَّفسِ، وإِن كَانَت منهيًّا عنها في الشرعِ – كها هوَ معروفُ في بِدَعِ المتصوِّفَة – .

ومَن حَصَلَ لهُ الكشفُ بهذه الطَّريق فهو مظنَّةُ أَن يضعُفَ إِيهَ أَهُ الكشفُ بهذه الطَّريق فهو مظنَّةُ أَن يضعُفَ إِيهَ أَهُ يَزُولَ ؛ عقوبَةً له على سلوكهِ غيرَ السَّبيلِ المُشروع ، حتى لو كُشِفَ له عن شيءٍ مما يجبُ الإيانُ به فشاهَدَهُ ؛ لم ينفعهُ هذا الإيان ، كما يُعلمُ ممَّا تَقدَّم (1).

<sup>=</sup> مِن رَسُولٍ ﴾ [الجن: ٢٦] .

نعم؛ هي في الحقيقة إنَّما تُوصلُ إلى أوهامٍ وخيالاتٍ، يتوهَّمونها كشوفاتٍ ومُغيَّباتٍ !!» .

<sup>= (</sup> ۲۳ : سالة « القائد .. » (ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ص : ۲۳ ) = ( ۲۳ : سالة » ( ۲۳ : سالة » ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ ) = ( ۲۳ : ۳۳ )

وإنَّمَا المشروعُ أن يجاهدَ نَفسهُ (١)، ويَصرفَها عن الشبهات والوَساوِس، مُستعيناً بطاعَةِ اللَّه تعالى، والوُقوفِ عندَ حدودهِ، مبتهلاً إليهِ عزَّ وجَلَّ أن يُثبِّتَ قلبَهُ بها شاءَ سبحانه، فهذا إنَّهَا يحملُ على اتِّباعِ الشرعِ والاهتداءِ بهُداه.

وكمنفَعةِ البَدنِ؛ كالذي يَصومُ ليصحَّ، ويُصلِّي التَّراويحَ ليَنهَضِمَ طعامُهُ .

وكمُوافقَةِ الإلْفِ والعادَةِ؛ كمَن اعتادَ الصَّلاةَ مِن صباهُ، فيجدُ نَفسَهُ تُنازعُهُ إلى الصَّلاةِ، فلا تَستقرُّ حتى يُصلِّي، فإنَّ هذا قَد يكونُ كالذي اعتادَ العَبَثَ بلحيتهِ، فيجدُ نفسهُ تُنازعهُ إلى ذلكَ؛ حتى لو كفَّ عن ذلك أو مُنعَ منه شقَّ عليه .

فللمصنّف رحمه الله كلام بديع في نقد ونقض الكشف التّصوّف،
 فلينظر .

<sup>(</sup>١) واللَّهُ رَبُّنا يَقُولَ : ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فَيِنَا لَنَهَدِينَّهُم =

وكحبِّ التَّرويحِ عن النَّفسِ؛ كالذي يأتي الجمعةَ ليتفرَّجَ ويلقى أصحابهُ ويقفَ على أخبارهم .

وكمراءاةِ النَّاسِ؛ لكي يمدحوهُ ويُثنوا عليهِ، فيَعظُمَ جاهُهُ، ويصلَ إلى أغراضهِ ولا يمقتوهُ .

.. إلى غيرِ ذلكَ منَ المقاصدِ؛ كالمرأةِ تتَزيَّنُ وتَتعطَّرُ وتخرجُ إلى الصَّلاةِ لتُشاهدَ الرِّجالَ وتلفتَهم إليها .

وكالعالم؛ يُريدُ أن يَراهُ النَّاسُ ويعظِّموهُ ويَستفتوهُ، فيشتهرَ علمهُ ويعظمَ جاهُهُ .

وكالمنتسبِ إلى الصَّلاحِ؛ بريدُ أن يعظِّمَهُ النَّاسِ، ويُقَبِّلُوا يديهِ ورجليهِ، ويشتهرَ ذِكرهُ، ويتساقَطَ النَّاسُ في شبكتهِ .

وكالحاكم النَّابهِ؛ يريدُ أن يتَطاوَلَ النَّاسُ إلى رؤيتهِ ويَتزاحَموا وتَرتفعَ أصواتهم بمدحهِ وغيرِ ذلك .

والمؤمنُ وإن خَلَصَت نتِّتهُ في نَفسِ الأمرِ لا يَستطيعُ

<sup>=</sup> سُئِلَنا ﴾ [العنكبوت: ٦٩] .

أن يَستَيقِنَ ذلك من نَفسهِ .

والمؤمنُ يخافُ ويَخشى أن لا يكونَ أتى بالطَّاعةِ على الوَجهِ المشروع، وذلك من أوجهِ :

منها: أنَّ للَصَّلاةِ مثلاً شرائطَ وأركاناً وواجباتٍ قَد اختُلِفَ في بَعضها، والمجتهدُ إنَّا يُراعي اجتهادَهُ فيخشى أن يكونَ قصَّرَ في اجتهادهِ أو استزلَّهُ الهَوى، والعامِّي إنَّا يتبعُ قولَ مُفتيهِ أو إمامهِ أو بَعضِ فُقهاءِ مذهبه، فيخشى أن يكونَ قصَّرَ، أو انَّبعَ الهَوى في اختيارِ قولِ ذلكَ المُفتي، أو في الجُمودِ على مذهبِ إمامهِ في بعضِ ما اختُلِفَ فيه .

ومنها: أنَّ روحَ الصَّلاةِ الخِشوعُ، والنَّفسُ تَتنازَعُها الخواطِرُ، فلا يثقُ المؤمنُ بأنَّهُ خَشعَ كما يجبُ، فإنْ حاوَلَت نَفسُ المؤمنِ أن تُقْنِعَهُ بإخلاصِها في نيَّتها واجتهادها وخشوعها خشيَ على نفسهِ أن يكونَ مَغروراً مُسامحاً لنفسهِ.

وهكذا: تَستمرُ خشيةُ المؤمن بالنَّظرِ إلى طاعاتهِ السَّالفَةِ؛ يرجو أن يكونَ قبِلَها اللَّهُ تعالى بعَفوهِ وكرمهِ (١)، ويخشى أن تكونَ رُدَّت لخَلَلٍ فيها، وإن لم يشعُر به، أو لِخَلَل في أساسها وهو الإيانُ .

هذه حالُ المُؤمنِ في الطَّاعات، فها عَسى أن تكونَ حالهُ في المعاصي ؟ وقَد قالَ اللَّهُ تباركَ وتعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُم طائفٌ مِنَ الشيطانِ تَذكَّروا فإذا

ولكن للحديث طُرقٌ تقوِّيه، فانظر « تخريج الكشاف » (ق ١٦٢ ب ) للزيلعي، و « الصَّحبحة » (١٦٢) لشيخنا الألباني .

هُم مُبصرون ○ وإخوانُهم يمُدُّونهُم في الغَيِّ ثمَّ لا يُقصِرون ﴾ [الأعراف:٢٠١-٢٠٢] .

فالمؤمنُ يتصارعُ إيانهِ، فقواهُ، فقد يَطيفُ به الشيطانُ فيُغفِلُهُ عن قوّةِ إيانهِ، فيغلبهُ هواهُ فيصرعهُ، وهو الشيطانُ فيُغفِلُهُ عن قوّةِ إيانهِ، فيغلبهُ هواهُ فيصرعهُ، وهو لهُ الشيرةِ المعصيةِ - ينازعُ نفسهُ، فلا تَصفو لهُ لذّتُها، ثمّ لا يكادُ جَنبُهُ يقعُ على الأرضِ، حتى يتذكّر فيستعيدَ قوّة إيانهِ فيثِبَ يعضُ أناملَهُ أسفاً ومُحزناً على فيستعيدَ قوّة إيانهِ فيثِبَ يعضُ أناملَهُ أسفاً ومُحزناً على غفلتهِ التي أعانَ بها عَدوّه على نفسهِ، عازماً على أن لا يعودَ لمثل تلكَ الغَفلةِ .

وأُمَّا إخوانُ الشياطين، فَتُمِدُّهم الشياطينُ في الغَيِّ فيمتدُّونَ فيه ويمنُّونهم الأمانيَّ فيقنعونَ ! فيمت الأمانيِّ أن يقولَ :

<sup>(</sup>١) وكلُّها أمانيُّ باطلةً، يُسوِّغُ بها الشيطان للعبدِ ارتكابَ الذُّنوب، ومُواقعة المعاصى .

فعلى المسلم الحَذَرُ مِن ذلك، مُتَّخذاً قُولَ اللَّه سبحانه : =

اللَّهُ قدَّرهُ عليَّ، فها شاءَ فَعَلَ !
وَقَد اخْتَلَفَ العلماءُ في مُحرمَةِ هذا الفِعل !
قد اخْتَلَفُوا في كونِهِ كبيرَةً، والصَّغائرُ أمرُها هيِّنُ !
لي حسناتُ كثيرةٌ تَغمرُ هذا الذَّنب !
لعلَّ اللَّهَ يَغفرُ لي !
لعلَّ اللَّهَ يَغفرُ لي !
لعلَّ فلاناً يشفَعُ لي !
ستوفَ أتوث !

وأحسَنُ حالهِ أن يقولَ : أَستَغفِرُ اللَّه، أَستَغفِرُ اللَّه، أَستَغفِرُ اللَّه ... ويَرى أنَّهُ قَد تابَ ومُحيَ ذنبهُ .

قال اللَّهُ تعالى : ﴿ وَمَن يَتَّخِذِ الشيطانَ وَلَيَّا مِن دُونِ اللَّهِ فَقَد خَسِرَ خُسراناً مُبيناً ۞ يَعِدُهُم ويُمَنِّيهِم وما يَعِدُهُم الشيطانُ إلَّا غُروراً ۞ أُولئكَ مأواهُم جهنَّمُ ولا يَعِدُهُم الشيطانُ إلَّا غُروراً ۞ أُولئكَ مأواهُم جهنَّمُ ولا يَعِدُونَ عنها محيصاً ۞ والَّذينَ آمَنوا وَعملوا الصَّالحاتِ

<sup>= ﴿</sup> وَلَا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطَانَ ﴾ أصلًا يَرَدُّ بِهِ كُلُّ وسَاوِسِ الشَّيْطَانُ وتَلبيساته ومصايدهِ .

سنُدخِلهم جنَّاتٍ تَجري مِن تَحتها الأنهارُ خالدينَ فيها أَبَداً وَعْدَ اللَّهِ حَقًّا ومَن أَصَدَقُ مِنَ اللَّهِ قَيلًا ۞ ليسَ بأمانيِّكُم ولا أمانيِّ أَهل الكتاب مَن يَعملُ سوءاً يُخِزَ بهِ ولا يجدُ لهُ مِن دونِ اللَّهِ وليَّأُ ولا نَصيراً ۞ ومَن يَعمَلُ مِنَ الصَّالحاتِ مِن ذَكرِ أو أُنثى وهوَ مؤمنٌ فأُولئكَ يَدخلونَ الجنَّة ولا يُظلمونَ نَقيراً ﴿[النساء:١١٩-٢١٢]. وقال اللَّهُ عزَّ وجَلَّ : ﴿ فَخَلَفَ مِن بَعدِهم خَلْفٌ وَرِثُوا الكتابَ يأْخُذُونَ عَرَضَ هذا الأدنى وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنا وإن يَأْتِهِم عَرَضٌ مِثلَهُ يأْخُذُوهُ أَلَم يُؤخِّذ عليهِم ميثاقُ الكتاب أن لا يَقولوا على اللَّهِ إلَّا الحقَّ ﴾ ٦ الأعراف: ٢٦٩٦ .

وفي « مُسند أحمَد » و « المُستَدرَك » (١) وغيرهما

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۵۷۷)، وابن ماجه (٤٢٦٠)، وأحمد (١٧٤/٤)، والحاكم (١٥٤٦)، والطيالسي (١٥٤٦)، والقُضاعي في « مسند الشهاب »(١٨٥)، والطبراني في « الكبير » =

من حديثِ شدَّادِ بن أوسٍ عن النَّبيِّ عَلَيْكِ قال : « الكَيِّسُ مَن دانَ نَفسَهُ وعَمِلَ لما بَعدَ المَوتِ، والعاجِزُ مَن أَتَبَعَ نَفسَهُ هواها، وتمنَّى على اللَّهِ الأمانيّ » .

وفي « الصّحيحين » (١) عن عبدالله بن مَسعودٍ قال : « إنَّ المؤمنَ يَرى ذنوبَهُ كَأْنَهُ قاعدٌ تحتَ جبلٍ يخافُ أن يَقَعَ عليهِ، وإنَّ الفاجرَ يَرى ذنوبَهُ كذُبابٍ مرَّ على أنفهِ فقال بهِ هكذا، – أي : بيده – فذبَّهُ عنهُ » .

<sup>= (</sup>۲۱٤۱) و (۲۱٤۳)، و « الصغير »(۲/۲۳)، وغيرهم .

وسنده ضعيفٌ، لضَعفِ أبي بكر بن أبي مريم ا

ويُغني عنه ما صحَّ عنه ﷺ أنَّه قال : « أفضلُ المؤمنين أحسنهم لحُلُقاً، وأكيَسهُم أكثرهُم للموتِ ذِكراً، وأحسنهم لهُ استعداداً، أولئكَ الأكياس » .

وهو حديثٌ صحيحٌ، يُنظَر له تخريج شيخنا الألباني في « الصّحيحة »(١٠٦) و (١٣٨٤) .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۹۳۰۸)، ومسلم (۲۷۶۶) .

#### أنتَ والهَوى ..

٤ - يُفكِّر في حالهِ مع الهوى :

افرض أنَّهُ بلَغكَ أنَّ رجلًا سبَّ رسولَ اللَّه عَيْقَالَمُهُ، وآخرَ سبَّ داودَ عليهِ السَّلام، وثالثاً سبَّ عمرَ أو عليًا رضيَ اللَّهُ عنها، ورابعاً سبَّ إمامكَ، وخامساً سبَّ إماماً آخرَ ! أيكونُ سخطُكَ عليهم وسعيُكَ في عقوبنهم وتأديبهم أو التنديدِ بهم موافقاً لما يقتضيهِ الشرعُ ؟ فيكونَ غضبُكَ على الأوَّلِ والثَّانِي قريباً من السَّواءِ وأشدَّ مَّا بعدهما جدًّا، وغضبُكَ على الثَّالث دونَ ذلك وأشدَّ مَّا بعدهما جدًّا، وغضبُكَ على الثَّالث دونَ ذلك وأشدَّ مَّا بعدهما على الرَّابع والخامس قريباً من السَّواءِ ودونَ ما قبلَهما بكثير ؟

افرض أنَّكَ قرأتَ آيَةً، فَلاحَ لكَ منها موافقةُ قولٍ لإمامكَ، وقَرأتَ أُخرى فلاحَ لكَ منها مُخالفَةُ قولٍ آخَرَ لكَ منها مُخالفَةُ قولٍ آخَرَ للهُ، أيكونُ نَظرُكَ إليها سواءً، لا تُبالي أن يتبيَّنَ منها بَعدَ التَّدبُّرِ صحَّةُ ما لاحَ لكَ أو عَدمُ صحَّتهِ ؟

افرض أنَّكَ وَقَفْتَ على حديثين لا تَعرِفُ صحَّتها ولا ضَعفها، أحدهما يُوافقُ قولًا لإمامكَ والآخَرُ يخالفهُ، أيكونُ نَظرُكَ فيها سواءً، لا تُبالي أن يصحَّ سندُ كلِّ منها أو يضعُف ؟

افرض أنكَّ نَظَرتَ في مسألةٍ قال إمامُكَ فيها قولاً وخالفَهُ غيرُه، ألا يكونُ لكَ هَوىً في ترجيحِ أحدِ القولين بل تريدُ أن تَنظُرَ لتَعرفَ الرَّاجحَ منها فَتَبَيِّنَ رجحانَهُ (١) ؟

<sup>(</sup>١) فلا يكونَنَّ تَرجيحُكَ لأحد القولين لمُجرَّد أنَّ قائلَهُ مُعظَّمُ عندك، فهذه فِعالُ المُقلِّدة الجامدين، فإيَّاكَ وإيَّاهم ا

ومِن فَضلِ اللَّهِ سبحانهُ أَن ذَهِبَ مِن الأُمَّةِ - إِلَى حَدٍّ كَبيرٍ -

التَّعصُّبُ المذهبيُّ ١١ ولكن جاءَ بديلًا منه ما هو أشدُّ وأنكى، ألاَّ =

افرِض أنَّ رجلًا تحبُّهُ، وآخَرَ تُبغِضُهُ تنازعا في قضيَّةٍ فاستُفتيتَ فيها ولا تستحضرُ مُحكمَها وتريدُ أن تنظُرَ، ألا يكونُ هواكَ في موافقَةِ الذي تُحبُّهُ ؟

افرِض أَنْكَ وعالماً تُحبُّهُ وآخَرَ تكرهُهُ، أَفتى كلُّ منكم في قضيَّةٍ، واطَّلعتَ على فَتْوَيَى صاحبيك فرأيتها صواباً، ثمَّ بَلَغَكَ أَنَّ عالماً آخَرَ اعتَرَضَ على واحدَةٍ من تلكَ الفتاوى وشدَّدَ النَّكيرَ عليها أتكونُ حالكَ واحدةً؛ سواءٌ كانَت هي فتواكَ أم فتوى صديقكَ أم فتوى مكروهكَ ؟

افرض أنَّكَ تعلمُ من رجلِ منكراً، وتعذُرُ نَفسكَ في عَدمِ الإنكارِ عليهِ، ثمَّ بَلَغَكَ أَنَّ عالماً أَنكَرَ عليهِ وشدَّدَ النَّكيرَ، أيكونُ استحسائكَ لذلكَ سواءً فيها إذا كانَ المُنكِرُ صديقَكَ أم عدوَّك، والمنكرُ عليهِ صديقَكَ أم

<sup>=</sup> وهو التَّعصُّب الحِزبي !! نسأل الله الإعانة! ولا قوَّة إلا بالله .

فَتِّش نَفْسَكَ تَجَدُّكَ مُبتلىً بِمَعْصِيةٍ أَو نَقْصٍ فِي الدِّين، وتَجَد مَن تَبغضهُ مَبتلی بِمَعْصِیّةٍ أَو نَقْصٍ آخَرَ لِيسَ فِي الشَّرِعِ بأشدَّ مَّا أُنتَ مَبتلی به ؟ فَهَل تَجَدُ استشناعَكَ ما هُوَ عَلَيهِ مُسَاوِياً لاستشناعِكَ ما أُنتَ عليهِ، وتَجَدُ مَقْتَكَ مَا أَنتَ عليهِ، وتَجَدُ مَقْتَكَ مَا فَهَل كُمُسَاوِياً لاستشناعِكَ ما أُنتَ عليهِ،

وبالجملة؛ فمسالك الهَوى أكثرُ من أن تُحصى، وقد جرَّبتُ نفسي أنّني ربَّما أنظُرُ في القضيَّةِ زاعاً أنّهُ له هوى لي ! فيلوم لي فيها معنى، فأقرِّرهُ تقريراً بُعجبني، ثمّ يلوم لي ما يخدش في ذاك المعنى، فأجدني أتبرَّمُ بذلك الخادش، وتُنازعني نفسي إلى تَكَلُّفِ الجوابِ عنهُ وغضِّ النّظر عن مُناقشةِ ذاكَ الجواب!

وإنَّمَا هَذَا لأنِّي لمَّا قرَّرتُ ذَاكَ المَعنَى أُوَّلاً تَقريراً أَعجبني صَرتُ أَهوى صَحَّتَهُ، هذا مع أنَّهُ لم يعلم بذلك أحدٌ منَ النَّاس، فكيفَ إذا كنتُ قد أذعتهُ في النَّاسِ ثمَّ

لاح لي الخدش ؟

فكيفَ لو لم يَلُح لي الخَدشُ ولكن رجلًا آخَرَ اعْتَرَضَ عليَّ به ؟

فكيفَ لو كانَ المعترضُ مَّن أكرههُ ؟

هذا ولم يكلّف العالم بأن لا يكون له هوى؛ فإنّ هذا خارجٌ عن الوسع، وإنّا الواجبُ على العالم أن يُفتّش نَفستهُ عن هواها حتى يَعرفَهُ ثمّ يحترز منهُ ويُمْعِنَ النّظرَ في الحقّ من حيثُ هو حقّ، فإنْ بانَ لهُ أنّه مخالفٌ لهواهُ آثرَ الحقّ على هواه .

وهذا – واللَّهُ أعلمُ – معنى الحديثِ الذي ذكرهُ النَّووي في « الأربعين » وذكرَ أنَّ سندَهُ صحيحُ (١) وهو :

<sup>(</sup>١) بل ضعيف، فَقَد رواهُ ابنُ أبي عاصم في « السُّنَة » (رقم: ١٥)، والخطيب في « تاريخه » (٣٦٩/٤)، والبغوي في « شرح السُّنَة » (٢١٢/١)، عن عبدالله بن عَمرو .

وقد أعلُّهُ الحافظ ابن رجَب في ١ جامع العلوم والحكم ١ =

« لا يُؤمنُ أحدُكم حتى يكونَ هواهُ تَبعاً لما جنتُ به » . والعالمُ قَد يُقصِّرُ في الاحتراسِ من هواهُ ، ويسامخ نفستهُ فتميلُ إلى الباطلِ فينصرُه ، وهو يتوهم أنَّهُ لم يخرج من الحق ولم يُعادهِ ، وهذا لا يكادُ يَنجو منه إلا المعصوم .

وإنَّما يتفاوَت العلماءُ، فمنهم مَن يكثُرُ منهُ الاسترسالُ مع هواه، ويَفحُشُ حتى يقطعَ مَن لا يعرفُ طباعَ النَّاسِ ومقدارَ تأثيرِ الهَوى بأنَّهُ متعمِّدٌ، ومنهم مَن يَقِلُ ذلك منه ويَخِفُ،.

وَمَن تَتَبُّعَ كَتَبَ المؤلِّفين الذين لم يُسندوا اجتهادهم إلى الكتابِ والسُّنَّة رأساً رأى فيها العجب العُجاب، ولكنَّهُ لا يَتبيَّنُ لهُ ذلكَ إلا في المواضع التي لا يكونُ له فيها هوئ، أو يكونُ هواهُ مخالفاً لما في تلكَ الكُتُب، على أنَّهُ إذا استرسلَ مع هواهُ زعَمَ أنَّ موافقيهِ براءٌ مِنَ

<sup>= (</sup>ص: ٣٦٤–٣٦٥) بثلاث علل، فَلَيْنظُر .

الهوى، وأنَّ مخالفيهِ كلُّهم متَّبعون للهَوى .

وقد كانَ منَ السَّلَفِ مَن يُبالغ في الاحتراسِ من هواه حتى يقعَ في الخطإِ منَ الجانبِ الآخرِ، كالقاضي يختصمُ إليهِ أخوهُ وعدوَّهُ فيبالغُ في الاحتراس حتى يظلمَ أخاهُ، وهذا كالذي يمشي في الطَّريقِ ويكونُ عن يمينهِ مزَّلةٌ فيتَقيها ويتباعَدَ عنها فيقعَ في مزلَّةٍ عن يسارهِ!

00000

### رَفْعُ عِب (لرَّحِيْ) (الْمَجْتَّى يُّ (سِكنتر) (المَيْرُرُ (الِفِرُووكرِيس

# ماضى النّشأةِ

و - يَستحضِرُ أَنَّهُ على فَرضِ أَنْ يكونَ فيها نشأ عليهِ باطلٌ، لا يخلو عن أن يكونَ قد سلف منهُ تَقصِيرُ أو
 ٧

نعلى الأوّل: إنِ استمرَّ على ذلكَ كانَ مستمرًاً على النَّقص، وُمصرًا عليه، ومزداداً منه، وذلك هو نَقصُ الأبدِ وهلاكُه، وإن نَظَرَ فتبيَّنَ للهُ الحقُّ فرجعَ إليه حازَ الكهالَ، وذهبَت عنهُ معرَّةُ النَّقصِ السَّابق، فإنَّ التَّوبةَ تجبُّ ما قبلها (۱)، والتَّائبُ منَ الذَّنبِ كمَن لا

<sup>(</sup>١) اشتهرَ بين كثيرٍ من الوُعَّاظِ حديث ﴿ التَّوبَةُ تَجُبُّ مَا

قبلها »، وهو لا أصلَ لهُ بهذا اللفظ، وإن كان معناهُ صحيحاً . =

ذَنَبَ لَهُ ('' ، وقَد قال اللَّهُ تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ التَّوابِينِ وَيحبُّ المتطهِّرِينِ ﴾ [البقرة: ٢٢٢] .

وفي الحديثِ : «كُلُّكم خطَّاءُونَ وخَيرُ الخطَّاثينِ التَّوابون » (٢٠).

وأمَّا النَّاني : وهوَ أن لا يكونَ قَد سَبَقَ منهُ تَقصيرٌ، فلا يلزمهُ بها تقدَّمَ منهُ نقص يُعابُ به البَّق، بل المدارُ على حالهِ بَعدَ أن يُنَبَّهَ، فإن تنبَّهَ وتدبَّرَ فعرفَ الحقَّ فاتبعهَ فَقَد فازَ، وكذلكَ إنِ اشتبهَ عليهِ الأمرُ فاحتاطَ، وإن أعرَض ونَفَرَ فذلك هو الهلاكُ .

<sup>=</sup> نعم؛ في « مسنَد أحمَد »(٢٠٥/٤) عن عبدالله بن عَمرو مرفوعاً: « إنَّ الإسلام يجُبُّ ما قبلهُ »، وهو في « صحيح مسلم » (رقم: ١٢١) بلفظ: « يهدمُ » .

 <sup>(</sup>١) حديث حَسنٌ، ترى تخريجه في تعليق شيخنا الألباني على
 « سلسلة الأحاديث الضّعيفة » (رقم: ٦١٥) .

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱۹۸/۳)، والدَّارمي (۳۰۳/۲)، والترمذي (۲۰۰۲)، وابن ماجه (۲۰۵۱)، عن أنس، بسندٍ حَسن .

### رَفْعُ معِيں ((رَّحِمُ إِنْ الْهُجَّنِّ يِّ (سِيكنتر) (النِِّنُ (الِفِرُوفَ مِسِي

# حالُ النَّفسِ

٦ - يَستَحضرُ أنَّ الذي يهمُّهُ ويُسألُ عنه هو حالهُ في نفسهِ، فلا يضرُّهُ عندَ اللَّهِ تعالى ولا عندَ أهلِ العلمِ والدِّين والعقل أن يكونَ مُعلِّمُهُ أو مربِّيهِ أو أسلافهُ أو أشياخهُ على نَقصِ .

والأنبياءُ عليهم الصّلاة والسّلام لم يَسْلَموا من هذا، وأفضلُ هذه الأُمَّةِ أصحابُ رسولِ اللّه عَلَيْكَةٍ ورضيَ اللّهُ عنهم، وكانَ آباؤهم وأسلافهم مشركين. هذا مع احتالِ أن يكون أسلافك مَعذورين إذا لم يُنَبّهوا، ولم تُقَم عليهم الحجّةُ .

وعلى فَرضِ أَنَّ أَسلافَكَ كانوا على خطاٍ يُؤاخذونَ به

فَاتِّبَاعُكَ لَهُم وَتَعَصَّبُكَ لَا يَنْفَعَهُم شَيْئًا، بَلَ يَضُرُّهُم ضَرِرًا شَدِيداً، فَإِنَّهُ يَلْحَقُهُم مِثْلُ إِثْمِكَ وَمِثْلُ إِثْمِ مَن يُتَبَعِكَ مِن أُولَادكَ وأتباعكَ إلى يوم القيامَةِ(١).

كما يلحقُكَ مع إثمكَ مثلُ إثمَ مَن يَتَّبعكَ إلى يومِ القيامة، أفلا تَرى أنَّ رجوعَكَ إلى الحقِّ هو خيرٌ اللهالفكَ على كلِّ حالِ (٢) ؟

#### 00000

<sup>(</sup>١) كما في قول الرَّسول عَلِيْكُم : « مَن سَنَّ سُنَّةً سَيِّمْةً ، فَعَلَيْهِ وِزَرُهَا وَوِزَرُ مَن عَمِلَ بَهَا إِلَى يَوْمِ القيامَة لَا يَنقُصُ مِن أُوزَارِهُم شَيَّ » .
رواه مسلم (١٠١٧) عن جرير بن عبدالله .

 <sup>(</sup>٢) وفي رسالتي « قَبول الحق بين الدُّوافع والموانع » زيادةُ بيانٍ
 في هذه المسألة المهمَّة .

رَفَعُ عِب (لرَّحِلِ (الْبَخِّن يِّ (سِيكنر) (لِنَبِرُ) (اِفِرُووکرِس

# فَضلُ اتِّباعِ الحَقِّ

٧ - يتدبَّر ما يُرجى لِمُؤْثِرِ الحقِّ مِن رضوان ربِّ العالمين، ومُحسنِ عنايتهِ في الدُّنيا، والفوزِ العظيمِ الدَّائم في الآخرَة، وما يستحقُّهُ متَّبعُ الهَوى من سخطهِ عزَّ وجَلَّ، والمقتِ في الدُّنيا، والعذابِ الأليم الخالد في الآخرَة.

وهَل يَرضَى عاقلٌ لنفسهِ أَن يَشترِي للَّه اتَّباعِ هواهُ بِفُواتِ مُحسنِ عنايَةِ رَبِّ العالمين، وحرمان رضوانهِ والقُربِ منهُ والزُّلنَى عنده والنَّعيم العظيم في جوارهِ، وباستحقاقِ مقتهِ وسخطهِ وغضبهِ وعذابهِ الأليم الخالد؟ لا يَنبغي أَن يَقَعَ هذا حتى من أقلِّ النَّاس عَقلًا،

سواءٌ أكانَ مؤمناً مُوقناً بهذه النَّتيجَةِ، أم ظانَّاً لها، أم شاكَّاً فيها، أم ظانًا لعدمها، فإنَّ هذين يحتاطان، وكها أنَّ ذلك الاشتراءَ مُتحقِّقٌ مَّمن يُعرَفُ أنَّهُ متَّبعٌ هواهُ، فكذلكَ مَن يُسامحُ نَفسهُ فلا يُناقشها، ولا يحتاطُ .

00000

# رَفْعُ عِب (لرَّحِيُ الْلِخِّن يُّ (سِكنتر) (النِّيرُ) (اِفِرُو وكريس

#### مُخالفَةُ الهَوى

٨ - يأخذُ نَفسهُ بخلافِ هواها فيها يتبيَّنُ له، فلا يُسامِحُها في تركِ واجبٍ أو ما يَقْرُبُ منه، ولا في ارتكابِ معصيةٍ أو ما يَقُرُبُ منها، ولا في هجوم على مشتبَهِ، ويُروِّضُها على التَّتبُت (١) والخضوع للحقّ، ويُسدِّدُ عليها في ذلك حتى يصيرَ الخضوعُ للحقِّ، ومخالفةُ الهوى عادةً له.

<sup>(</sup>١) أمَّا مَن يُسلِس لنَفسِه قبِادَها، فلا يَضبِطُها، ولا يُرَوِّضُها، بل يُطلِقُ عنانَها للتَّكلُّم في عبادِ اللَّه بأدنى شبهَة، وأقلِّ ريبةٍ، دونها رادعٍ، ومِن غيرِ زاجرٍ ! فإنَّهُ – والعياذُ باللَّه – مِن أعوانِ الشيطان ! والله المستعان .

## رَفْعُ حِب (لِرَّحِمْ الْهُجُّنِّ يُّ (لِسِكنتر) (لِنَبِّرُ) (الِنِووكريس

# الاحتياطُ في الدِّين

٩ - يأخُذُ نفسهُ بالاحتياط فيها يخالفُ ما نشأ عليه، فإذا كانَ فيها نشأ عليهِ أشياءُ يَرى أنّهُ لا بأس بها، أو أنّها مستحبّةُ، وعلمَ أنّ مِن أهلِ العلمِ مَن يقولُ إنّها : شركُ أو بدعةٌ أو حرامٌ، فليأخُذُ نَفستهُ بتَركها حتى يتبيّنَ لهُ بالحجج الواضحةِ صحّةُ ما نشأ عليهِ (١).

وهكذا ينبَغي لهُ أن ينصحَ غَيرَهُ مَّمَن هو في مثلِ حالهِ، فإن وجدتَ نَفسكَ تأبى ذلك، فاعلم أنَّ الهَوى

<sup>(</sup>١) وهذا الكلامُ – على وجازتهِ – جامعٌ للحقّ في مسألةِ الاحتياط التي اضطربت في فَهمها وتطبيقها عقولُ الفقهاء، فضلاً عن عامّة النّاس !

مستحوذٌ عليها، فجاهِدها .

واعلَم أنَّ ثبوتَ هذا القَدْرِ على المكلَّفِ – أعني أن يثبتَ عندهُ أنَّ ما يُدعى إليهِ أحوَطُ ثمَّا هو عليهِ – كافٍ في قيامِ الحجَّةِ عندَ اللَّه عَزَّ وجَلَّ؛ وبذلكَ قامَت الحجَّةُ على أكثر الكفَّارِ .

فمِن ذلك المشركون من العَرب، لم يكُن في دينهم الذي كانوا عليهِ تَصديقٌ بالآخرةِ، وإنّا يَدْعونَ آلهتهم ويَعبدونها للأغراضِ الدُّنيويَّة، مع علمهم أنَّ مالكَ الضُّرُّ والنّفع هو اللّهُ عزَّ وجَلَّ وحدَهُ، ولذلكَ كانوا إذا وتعوا في شدَّةٍ دَعَوا اللّهَ وحدهُ :

قال تعالى : ﴿ وإذا غشيَهُم مَوجُ كَالظَّلَّلِ دَعَوُا اللَّهَ مُخلِصينَ لهُ الدِّينِ ﴾ [لقيان:٣٣] .

وقال تعالى : ﴿ وإذا مَسَّكُم الضُّرُّ فِي البَحرِ ضلَّ مَن تَدعونَ إِلَّا إِيَّاهِ ﴾ [الإسراء:٦٧] .

وكانوا يرونَ مَن هو على خلافِ دينهم لا يظهرُ

تفاوتُ بينَهُ وبينَهم في أحوالِ الدُّنيا، وعَرفوا فيمَن أسلمَ مثلَ ذلك، ثمَّ عُرِضَ عليهم الإسلامُ، وعَرفوا على الأقلِّ أنَّهُ يُمكنُ أن يكونَ حقًا، وأنَّهُ إن كانَ حقًا ولم يتبعوه تعرضوا للمضارِّ الدُّنيويَّة وللخُسران الأبديِّ في الآخرَةِ، فلزمهم في هذه الحالِ أن يُسئلِموا، لأنَّهُ إن كانَ الأمرُكا بدا لهم مِن صحَّةِ الإسلامِ فَقَد أُخذوا منهُ بنصيبٍ، وإلا فَتَرْكُهُم لما كانوا عليهِ لا يضرُّهم كما لا يتضرَّرُ مَن خالفهم، فلم يمنعهم من الإسلامِ إلا اتباعُ الهوى! خالفهم، فلم يمنعهم من الإسلامِ إلا اتباعُ الهوى! عليه عنه الإسلام الله اللها الله اللها اللها الله اللها ا

القرآن وَالْغَوَّا فَيهِ لَعَلَّكُم تَغْلِبُونَ ﴾ [فصلت: ٣٦] .
وقال تعالى : ﴿ قُل أَرأَيْتُم إِن كَانَ مِن عندِ اللَّهِ
وَكَفَرْتُم بِهِ مَن أَصَلُّ مَّمَن هُو فِي شِقَاقٍ بعيدٍ ﴾ [فصلت: ٥٦] .

وقال تعالى : ﴿ قُل أَرَاٰيتُم إِن كَانَ مِن عندِ اللَّهِ وَكُفَرتُم بِه وشهدَ شاهدٌ من بني إسرائيلَ على مثلهِ فآمَنَ

واستكبَرتُم إنَّ اللَّهَ لا يَهدي القومَ الظَّالمين ﴾ [الأحقاف: ١٠] .

وتَكذيبُهُم للحقِّ وإعراضُهم عنهُ – بعدَ أن قامَت الحجَّةُ عليهم بأنَّ تَصديقَهُ واتِّباعَهُ أحوطُ لهم وأقربُ إلى النَّجاةِ – ظلمٌ شديدٌ منهم، استحقُّوا به أن لا يَهْدِيَهُم عزَّ وجَلَّ إلى استيقانِ أنَّهُ حقَّ، وهذا كما تقدَّمَ في قصيَّةِ نوحٍ .

وقال اللَّهُ تعالى: ﴿ وَلَقَد جَاءَتَهُم رُسُلُهُم بِالبَيِّنَاتِ فَمَا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا بِهِ كَذِينَ قِبلُ كَذَلْكَ يَطْبِعُ اللَّهُ عَلَى قَبلُ كَذَلْكَ يَطْبِعُ اللَّهُ عَلَى قَبلُ كَذَلْكَ يَطْبِعُ اللَّهُ عَلَى قَبلُ كَذَلْكَ يَطْبِعُ اللَّهُ عَلَى قَالَ الْعَرافُ: ١٠١] . قلوبِ الكافرين ﴾ [الأعراف: ١٠١] .

ونحوها في سورة يونس [٧٤]؛ وفيها : ﴿ كَذِلكَ نَطبعُ على قلوبِ المُعْتَدينَ ﴾ .

وقال اللهُ عَزَّ وجَلَّ : ﴿ وأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهِدَ أَيْهَانِهِمَ لَيْنَ جَاءَتُهُم آيَةٌ لِيؤْمُنُنَّ بِهَا قُل إِنَّمَا الآيَاتُ عندَ اللَّهِ ومَا يُشْعَرَكُم أَنَّهَا إِذَا جَاءَت لا يؤمِنُونَ ۞ ونقلِّبُ أَفْنُدَتَهُم

وأبصارَهُم كها لم يؤمنوا بهِ أَوَّلَ مرَّةٍ وَنَذَرُهمُ في طُغْيانِهم يَعْمَهون ﴾ [الأنعام:١٠٩–١١٠] .

وفي « تَفسير ابن جرير »(١٩٤/٧) : « ... عن ابن عبَّاس قوله : ﴿ وَنُقلِّبُ أَفئدتَهُم ﴾ .. قال : « لمَّا جَحَدَ المشركون ما أنزَلَ اللَّهُ لم تثبّت قلوبُهم على شيءٍ ورُدّت عن كلِّ أمرٍ » .

وهذا هوَ الصَّحيحُ، الكافُ في قولهِ : ﴿ كَمَا ﴾ '' للتَّعليل، وكذلك هي في قولهِ تعالى : ﴿ واذْكُروهُ كَمَا هداكُم وإن كُنتُم مِن قَبلهِ لمِنَ الضَّالِّين ﴾ [البقرة: ١٩٨].

قال ابنُ جريرٍ في « تفسيره »(١٦٣/٢) : « يعني بذلكَ جلَّ ثناؤهُ : واذكروا اللَّهَ أَيُّها المؤمنونَ عندَ المَشْعَرِ اللَّهَ أَيُّها المؤمنونَ عندَ المَشْعَرِ الله على أياديهِ عندكم، وليكُن ذِكرُكُم له بالخضوعِ لهُ والشكرِ على ما أنعَمَ عليكم منَ التَّوفيق » .

<sup>(</sup>١) يعني في قوله : ﴿ كَمَا لَمْ يُؤْمِنُوا بِهِ أُوَّلَ مِرَّةٍ ... ﴾ .

وهو الظَّاهرُ في قولهِ تعالى : ﴿ فَإِذَا أَمَنتُم فَاذُكُرُوا اللَّهَ كَمَا عَلَّمُكُم مَا لَم تَكُونُوا تَعلمُون ﴾ [البقرة: ٢٣٩] . قال ابنُ جربر (٣٣٧/٣) : « ... فَاذْكُرُوا اللَّهَ في صلاتِكُم وفي غيرها بالشكرِ لهُ والحمدِ والنَّناءِ عليهِ على ما أَنعَمَ بهِ عليكُم منَ التَّوفيقِ لإصابَةِ الحقِّ الذي ضلَّ عنهُ أعداؤكم » .

وقَد ذكرَ ابنُ هشامٍ في « المُغْني » (١) هذا المعنى للكافِ، فراجعهُ .

وفي « الإتقان » ( ) : « الكافُ حَرفُ جرِّ لهُ معانٍ، أشهرها التَّشبيهُ .. والتَّعليلُ نحو ﴿ كَمَا أَرسَلنا فيكم ﴾ [البقرة: ١٥١]، قال الأخفَشُ : أي : لأجلِ إرسالنا فيكم رسولًا منكم فاذكروني، ﴿ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هداكُم ﴾ [البقرة: ١٩٨]، أي: لأجلِ هدايتهِ إيَّاكم ...».

<sup>(</sup>١) ١ مُغني اللبيب ، (ص: ٢٣٤) .

<sup>(</sup>٢) « الإتقان في علوم القرآن ١(٢١٤/٢) للسيوطي .

### رَفْعُ بعِس (لاَرَّحِيْجِ (الْهُجَنِّرَيِّ (سِيكنتر) (الْفِرْدُ وكريس

# بينَ الحُجَج والشبُهات

١٠ – يسعى في التّمييزِ بينَ مَعدنِ المُحجَجِ ومعدنِ الشبهات، فإنّهُ إذا تمّ لهُ ذلكَ هانَ عليهِ الحَطبُ، فإنّهُ لا يأتيهِ مِن مَعدنِ الحقّ إلاّ الحقّ، فلا يحتاجُ إن كانَ راغباً في الحقّ قانعاً بهِ إلى الإعراضِ عن شيءٍ جاءَ مِن معدنِ الحقّ، ولا إلى أن يتعرّضَ لشيءٍ جاءَ من معدنِ الشبهاتِ، لكنَّ أهلَ الأهواءِ قَد حاولوا التّشبية والتّموية، فالواجبُ على الرّاغبِ في الحقّ أن لا ينظرَ إلى ما يجيئهُ من مَعدنِ الحقّ مِن وراءِ زجاجاتِهِم الملوّنة (١)، ما يجيئهُ من مَعدنِ الحقّ مِن وراءِ زجاجاتِهِم الملوّنة (١)،

<sup>(</sup>١) فالحقُّ عنده عزيزٌ غالٍ لأنَّه حقٌّ، لا لأنَّهُ جاءَهُ مِن زَيدٍ أو عمرو ا ا

بل ينظرُ إليهِ كما كانَ ينظرُ إليهِ أهلُ الحقِّ، واللَّهُ الموفِّق.

[ تق الكتابُ ]

00000

والحقّ عنده مقبولٌ مُقدَّم، ولو جاءَهُ مِمَّن لا يُعظَّمهُ أو يُقدِّمهُ إلى وهو - في سائر أحوالهِ - يَنظُرُ إلى الحقّ بعَينَي قلبهِ، لا برُجاجاتٍ ملوَّنةٍ، سواءٌ ألوَّنها هو بنفسهِ (۱) أم لوَّنها له أشياخهُ ومُعظَّموه ۱۱

## رَفْعُ عِب (لاَرَّعِيْ (الْهُجَّنِّ يَّ (لِسِكْتِر) (اِنْدِنُ (الِفِرُوفِ مِسِی

# فِهرِسُ الكتابِ

| ٥. | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | نقديم       |
|----|-----------------------------------------|-------------|
| ۱۳ | حياةِ المُصنِّف                         | نُبِذَةٌ عن |
| 10 | المُسلمَ جهلُهُ                         | ما لا يَسعُ |
| ۱٦ | ر<br>ك الخقِّ                           | ۱ – شرَوْ   |
| ۱۸ | رانُ ربِّ العالمين                      | ۲ – رِضو    |
| ۲۸ | الطَّاعَة والمَعصيّة                    | ۳ – بينَ    |
|    | ، والهَوى                               |             |
|    | ي النَّشأَةِ                            |             |
|    | ، النَّفس                               |             |
| ٥, | لُ اتِّباع الحقِّل                      | ٧ – فَضا    |

|    | ٨ – مخالفَةُ الهَوى٨       |
|----|----------------------------|
| ۳٥ | ٩ – الاحتياطُ في الدِّين   |
| ٥٩ | ١٠ – بينَ الحُجَج والشبهات |
|    | خاتمَةُ الكتاب             |
| 71 | فِهرِسُ الكتاب             |
|    |                            |

رَفَعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجَنِّى يُّ رُسِلِنَهُ (الْمِرْ) (الْمِرْوَى مِرْسَى رَفْعُ بعبر (لرَّحِیْ (لِلْخِدْنِ رُسِلْنَمُ (لِنَیْنُ (لِفِرُوفَ مِسِی

#### توزيع مؤسسة الجريسي

الرياض: ت ٤٠٢٢٥٦٤ • جيدة: ت ٥٨٢٦١٠٥

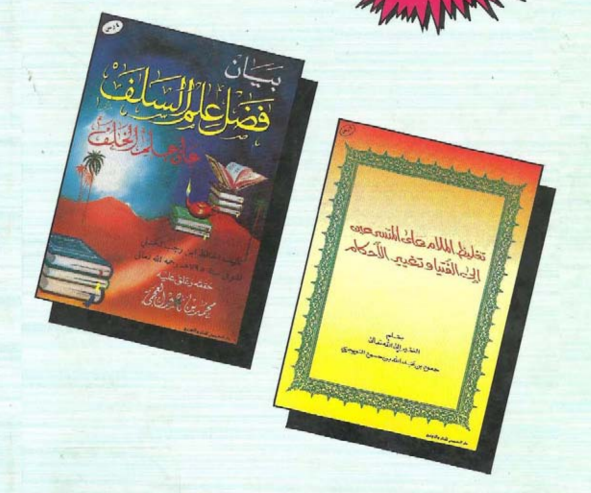
النمام: ت ٨٢٧١٨١١

القصيم : ت ٣٦٤٤٣٦٦ • أجسا : ت ٢٢٢٠٤٨٥

رَفَعُ معبى (لرَّحِمْ إِلَى الْمُجْتَّى يِّ (سِلْمَ) (البِّرُ) (الِفِرُونِ بِسِ

رَفَّعُ مِعِي (لِاَرَّجِي الْهِجَّرِيُّ (سِكْتِرُ لِالْإِنْ الْإِنْ الْإِلْوَى كِرِينَ (سِكْتِرُ لَالِئِنْ الْإِنْ وَكِرِينَ

ون وار الهميعي للنشر والتوزيع



دار الصميعي للنشر والتوزيع

هاتف ٢٦٢٩٤٥ - ص. ب ٤٩٦٧ الرياض ١١٤١٢